Ludwig Wittgenstein — La vita e il Tractatus
Un filosofo tra Vienna e Cambridge

Ludwig W. Nasce a Vienna il 26 aprile 1989 - lo stesso anno
In cui vede la luce 7/ crepuscolo degli idoli” di Nietzsche. La
sua era una ricca famiglia di origine ebraica. Ludwig era
I'ultimo di otto figli: cinque maschi (di cui tre moriranno
suicidi) e tre femmine. Il padre, gigante della finanza e
dell'industria siderurgica — esempio perfetto dell' etica
protestante di Max Weber —, era tra i piu noti mecenati del
suo tempo: contribui alla costruzione del palazzo viennese
della Secession. La casa dei Wittgenstein era frequentata da
musicisti famosi come Brahms e Mahler.

Educato in casa fino ai 14 anni, Ludwig nel 1906 intraprende
gli studi di ingegneria al Politecnico di Berlino. Prima era
intenzionato a studiare a Vienna con Bolzmann, ma proprio
in quell'anno la tragedia: il grande fisico si toglie la vita a
Duino. Ludwig in seguito completa gli studi di ingegneria in
Inghilterra, dove compie degli esperimenti con gli aquiloni e
progetta addirittura un motore a reazione per aeroplani.
Quest'ultima passione lo avvicina allo studio della
matematica, per cui legge i “Principr di matematica” di
Berstand Russell e si reca da Gottlob Frege, il grande logico
e matematico che progettava di ridurre 'aritmetica alla
logica. Costui lo rinvia dallo stesso Russell per un consiglio
sui futuri studi e Ludwig si iscrive all'universita di Cambridge
dove consegue la laurea in filosofia.

Russell descrisse cosi il suo incontro con Wittgenstein, il



quale esordi: «Puo dirmi se sono un idiota oppure no?»
«Perche me lo chiede?» «Perche se sono un idiota completo
faro il pilota d'aereo, se no, faro il filosofo.» Al che Russell gl
chiede di scrivergli qualcosa, durante le vacanze, di
argomento filosofico. Ludwig gli porto il suo elaborato e
Russell, dopo averlo brevemente scorso, gli disse: «No, lei
non deve fare il pilota.»

Nel 1913 Ludwig fece un viaggio in Norvegia, dove si costrui
una capanna in un luogo isolato. Dopo la morte del padre,
egli dono agli artisti bisognosi, tra cui Kokoschka e Rilke,
parte dell'eredita paterna. Nel 1919 rinuncio totalmente al
suo patrimonio, segno rivelatore dell'insofferenza che egli
provava per la sua origine sociale.

L'esperienza della prima guerra mondiale segna
profondamente I'animo del giovane filosofo. Si arruola
volontario nell'esercito austro-ungarico («come posso essere
un logico —scrive a Russell — se non sono ancora un uomo) e
a causa degli orrori del conflitto cade in una grave crisi
interiore, anche suggestionato dalle letture di Tolstoj e
Nietzsche. Fatto prigioniero, trascorre nove mesi a Cassino.
Nello zaino ha con sé il dattiloscritto del “Tractatus”.

Finita la guerra, Wittgenstein ottiene, a Vienna, il diploma di
maestro e inizia la sua carriera di insegnante elementare in
un villaggio della Stiria. Qui scrive: «ll lavoro a scuola mi fa
felice ed e per me necessario. Altrimenti mi si scatena dentro
I'inferno.»

Nel 1919 discute “riga per riga” con Russell il suo Tractatus,
ma nessun editore e disposto a pubblicarlo. Tale rifiuto e la



delusione per l'introduzione di Russell, assieme a paure e
angosce esistenziali, spingono Wittgenstein a scrivere:
diverse volte ho pensato di togliermi la vita. Alla fine nel
1921, per interessamento di Russell, I'opera esce in tedesco,
ma con molti errori, col titolo di “Logisch-philosophische
Abhandlung”.

Ormai lontano dalle ricerche logiche — nonostante gl
Incoraggiamenti di stima da parte dell'economista Keynes —
Wittgenstein vive appartato e quasi poveramente. In piu, |
suoi metodi didattici anticonformisti gli provocano I'ostilita
delle famiglie degli alunni. Cio lo induce alla fine a dare le
dimissioni e a chiudersi per qualche tempo in un convento,
dove lavora come giardiniere.

Nel 1926 accetta la proposta della sorella di progettare per
lei una casa a Vienna, progetto che esegue secondo lo stile
di Adolf Loos (uno dei fondatori del razionalismo
architettonico), “con la stessa bellezza e semplicita dei
periodi del Tractatus’, scrivera poi von Wright, filosofo
finlandese suo amico e collega a Cambridge.

L'anno dopo Wittgenstein avvia una serie di conversazioni
con Moritz Schlick e Rudolf Carnap, membri del cosiddetto
Circolo di Vienna [ted. Wiener Kreis], in cui confluivano
scienziati e filosofi accomunati da un programma che nel
1929 resero pubblico in un opuscolo di poche pagine
intitolato “La concezione scientifica del mondo”. Cio lo
riavvicina alla filosofia, tanto che decide di tornare a
Cambridge.



Nel 1929 presenta il suo 7ractatus come tesi di laurea,
tradotto in inglese col titolo latino suggerito dal collega e
amico George Moore, che forse pensava al Tractatus
theologico-politicus di Spinoza:

Tractatus logico-philosophicus.

Con questo titolo lo scritto di W., diventato famoso, sara
ricordato. L'anno dopo viene nominato Fellow del Trinity
College. A Cambridge Wittgenstein passera il resto della sua
vita, insegnando fino al 1947, ma sentendosi come
“estraneo” all'ambiente accademico e allo stesso modo di
vita inglese. Teneva lezione nella sua stanza o
nell'appartamento di un amico, seduto al centro del locale.
«Non usava né uno scritto né appunti — ricorda il suo ex
studente e amico von Wright —. Pensava alla presenza degli
allievi e dava l'impressione di una concentrazione
tremenda.»

L'attivita filosofica non gli evita crisi esistenziali; addirittura
gli balena l'idea di emigrare in Russia per studiare medicina.

Nel 1936 torna in Norvegia e inizia I'elaborazione della sua
seconda grande opera: le “Ricerche filosofiche”, che non
riuscira a pubblicare.

Nel 1938, dopo |'Anschluss, Wittgenstein rinuncia alla
cittadinanza austriaca in favore di quella inglese. Durante la
guerra fa prima il portaferiti e poi lavora in un laboratorio
medico. La fine del conflitto lo vede in una situazione di
grave crisi esistenziale: nel 1947 lascia I'insegnamento e si
stabilisce in Irlanda, prima in una fattoria e poi in una



capanna sulla costa, dove vive in completa solitudine.

Le sue condizioni di salute lo costringono, nel 1949, a
trasferirsi a Dublino, dove porta a termine le Ricerche.

Per un breve periodo si reca negli Stati Uniti presso un suo
ex allievo, Norman Malcolm, che poi scrivera un commosso
ricordo del suo maestro e amico [Norman Malcolm, Ludwig
Wittgenstein: a memoir, 1954]. La sua salute peggiora: “non
voglio morire in America“, dice. Torna a Cambridge e scopre
di avere un tumore. Confessa: «Saperlo non mi ha fatto
nessun effetto. Me ne ha fatto di piu apprendere che si puo
rimediare, perche non desidero continuare a vivere.»
Compie un ultimo viaggio in Norvegia, dove progettava di
rimanere. Muore a Cambridge il 29 aprile 1951. Le sue
ultime parole sono state: «Dite loro che ho avuto una vita
meravigliosa.»

Ludwig Wittgenstein fu una personalita intensa, dallo stile
di vita stravagante e ascetico, in continua lotta con se stesso
e col mondo. Guardato da studenti e colleghi con profondo
rispetto, se non addirittura con soggezione, esercito una
grande influenza su tutti coloro che ebbero a che fare con
lui, compresi filosofi gia affermati come Russell e Moore ed
economisti come Keynes e Sraffa.

Scrive von Wright: «Qualcuno provava antipatia, ma tutti si
sentivano attratti e affascinati... tanto che tra i suoi discepoli
si formo un malsano settarismo: veniva imitato in tutto,
perfino nel modo di parlare. Cio lo addolorava molto, perche
riteneva che fosse nocivo allo sviluppo di un pensiero



indipendente tra i suoi discepoli.»
Il Tractatus — la filosofia come critica del linguaggio

W. non ha una formazione filosofica vera e propria, né ha
letto in modo sistematico i classici della filosofia, anche se
dimostra ammirazione per alcuni autori, come Platone e
Schopenhauer.

E piuttosto un intellettuale austriaco fin de siécle
consapevole della crisi della cultura mitteleuropea,
attraversata dal problema dei /imiti dei linguaggi espressivi,
cosi nella poesia e nella pittura, come nella scienza e nella
musica.

Allorché entra in contatto con Frege e Russell W. vede nella
logica uno strumento adeguato per una riflessione filosofica
su questi temi e per una costruzione di una rigorosa teoria
del linguaggio.

Il tema fondamentale del 7ractatus e la connessione tra
linguaggio e realta. W. si propone di definire le “condizioni
di sensatezza” del linguaggio, in modo da determinare cio
che intorno al mondo s7 puo dire e cio che al contrario non
si puo dire. Scopo dell'opera e quello di tracciare al
pensiero - e al linguaggio che ne e I'espressione - un preciso
limite, oltre il quale il discorso risulta privo di senso
[tedesco unsinnig —inglese nonsense].

Come recita la settima e ultima proposizione del 7ractatus:
“Su cio di cui non si puo parlare, si deve tacere.”

La struttura del 7ractatus e semplice: si basa su 7



proposizioni fondamentali, da ciascuna delle quali, esclusa
I'ultima, derivano in ordine logico molte altre proposizioni.

Per W. alla filosofia compete essenzialmente la funzione di
critica del linguaggio. Come ribadisce nella prefazione,
“tutto cio che puo essere detto si puo dire con chiarezza, su
cio di cui non si puo parlare, si deve tacere.”

Il 7Tractatus e una sorta di laboratorio filosofico: ha una storia
tormentata, € il risultato di stesure manoscritte, revisioni,
ritagli, selezioni.

Ma cosa intende W. col termine "“mondo”?

Come spiega nel Tractatus, il mondo e la totalita dei fatti
(7atsachen). Un fatto puo constare di altri fatti oppure puo
essere un fatto atomico, cioe composto da un fatto singolo
(Sachverhalt = stato di cose). A sua volta, uno stato di cose
si presenta come una combinazione di oggetti
(Gegenstanden), di cose (Dingen), che sono le realta piu
semplici e non ulteriormente scomponibili, di cui sono
composti i 7atti.

Tuttavia non e possibile considerare un singolo oggetto o
cosa (ted. Ding) in sé, se non cioe in quanto concorre a
determinare uno stato di cose. Come non possiamo
concepire oggetti spaziali fuori dallo spazio od oggetti
temporali fuori dal tempo, cosi non possiamo rappresentarci
alcun oggetto fuori dalla sua connessione con altri oggetti.
Per raffigurare il mondo non basta indicare le cose che
esistono, ma e necessario mostrare i fatt;, ossia i modi con
cui le cose sono connesse I'una all'altra.



Quindi per W. il mondo e un aggregato di 7att; non di cose.
Questa e un'importante innovazione rispetto alle ontologie
tradizionali.

Dopo aver esposto la sua concezione del mondo come
insieme strutturato di 7att, W. introduce la teoria
raffigurativa del linguaggio.

Precisamente il linguaggio e una raffigurazione proiettiva
della realta. E cio che la raffigurazione deve avere in comune
con realta per poterla raffigurare e la forma (Gestalt) di
raffigurazione.

Obiezione — A prima vista non sembra che la proposizione
- pronunciata, scritta a mano o stampata - sia una
raffigurazione della realta.

Risposta di W. — a prima vista, neanche la notazione
musicale sembra una raffigurazione della musica, né la
scrittura pare una raffigurazione del linguaggio parlato.
Eppure questi simboli si dimostrano, nel senso proprio del
termine, raffigurazioni di cio che rappresentano.

Secondo W. il pensiero, espresso nel linguaggio parlato o
scritto, cioe nella proposizione, rispecchia la realta.

E la realta — abbiamo visto — consta di 7att;, che si risolvono
in fatti atomici, composti a loro volta di oggetti semplici.
Analogamente il linguaggio e formato da proposizioni
molecolari che si possono dividere in proposizioni atomiche,
non piu divisibili. Queste proposizioni elementari sono |l
corrispondente dei fatti atomici. Ed esse sono combinazioni
di nomi, corrispondenti nel mondo agli oggetti. Il nome
significa I'oggetto e I'oggetto e il suo significato.



La proposizione atomica € la piu piccola unita linguistica di
cui si puo predicare il vero o il falso. Il fatto atomico e cio
che rende vera o falsa una proposizione atomica.

Agli oggetti corrispondono i nomi, agli stat/ di cose le
proposizioni elementari, ai 7att/le proposizioni complesse, al
mondo il linguaggio. Tra il piano ontologico e quello
linguistico c'eé una corrispondenza formale.

Ora, fin dove si estende la realta, che sia dotata di senso,
raffigurabile attraverso il linguaggio?

W. risponde: solo di una proposizione sensata si puo dire
che e vera o falsa. Cosi la realta raffigurabile dalle
proposizioni sensate si riduce a quella empirica, verificabile.
Ne segue che la maggior parte delle proposizioni e delle
questioni che sono state formulate in materia di filosofia
non sono vere o false, sono semplicemente prive di senso
(unsinnig). Unicamente la scienza ha senso e la filosofia non
e una scienza o una dottrina, ma un’'attivita che consiste
nella critica e nella verifica del linguaggio.

In base a tali asserzioni di W., Bertrand Russell — nella sua
Introduzione al Tractatus —si spinge a dire che il saggio di W.
e una specie di “Bibbia del neopositivismo logico”.

Senonché — nell'ultima parte del suo 7ractatus — W. parla di
qualcos'altro che definisce il “mistico” [ted. Mystik].

A tale proposito scrive: “Al di la della scienza e del mondo
come la scienza lo racconta, c’e I'inesprimibile, cio che non
puo essere detto e che tuttavia s/ mostra. Non comell
mondo sia e il mistico, ma che esso sia. Il senso del mondo
deve trovarsi al di fuori del mondo.”



