Corso su Pascal I

Premessa generale: non un commento analitico dei frammenti pascaliani preparatori
per un'apologia del Cristianesimo, noti sotto il nome di Pensieri, bensi il tentativo di
mostrare l'attualita delle riflessioni di un pensatore vissuto nel pieno Seicento (1623-
1662), vale a dire in un secolo dominato dall'assolutismo politico e religioso che ha
insanguinato I'Europa nel lungo travaglio che ha contrassegnato il passaggio
dall'ideologia universalistica medievale (basti pensare a Dante e alla teoria dei “due
luminari”) al pluralismo politico e religioso dell'eta moderna. Esempi: la “Guerra dei
Trent'anni” (scontro tra protestanti e cattolici ovvero tra le potenze asburgiche e gli
antagonisti nordeuropei guidati dalla Svezia e successivamente dalla Francia) e il
principio del cujus regio ejus religio, che fraziono I'Europa centrale e nella Francia di
Pascal sanziono la persecuzione dei protestanti (i calvinisti “ugonotti”). Vedremo che
Pascal, pensatore e scienziato spregiudicato (nel senso di “privo di paraocchi
ideologici”) non meno che credente convinto, con l'acume delle sue fulminanti
riflessioni, ha anticipato alcune conquiste che noi oggi consideriamo beni inalienabili
del sentire contemporaneo, nutrito dall'intolleranza per ogni costrizione della liberta
imposta dalle ideologie fondamentaliste di ogni colore politico e religioso.

Eppure questo volto di Pascal ¢ stato per molto tempo misconosciuto e la fama del
pensatore oscurata da un duplice attacco, sul fronte laico e su quello religioso. Per
quanto riguarda la critica da parte laica si puo considerare l'antesignano Voltaire, il
quale nelle sue Lettere filosofiche (scritte in inglese e pubblicate a Londra nel 1733,
donde il titolo proprio Lettere inglesi, ma tradotte 1'anno dopo in francese) se la prende
con il suo illustre conterraneo, di cui ammira il genio criticandone pero il fanatismo e
la concezione pessimistica dell'uomo. Spiegazione del contesto e dello scopo di
Voltaire. Ma la critica, isolata dal suo contesto, ¢ rimasta come una bandiera per tutti
coloro che, in nome di una visione laica del mondo e dell'uomo, contestano 1'accento
posto da Pascal sulla debolezza dell'uomo senza Dio. C'¢ poi l'attacco per cosi dire “da
destra”, ovvero dal fronte interno al cattolicesimo. Un attacco legato alla polemica
circa il rapporto tra la grazia e le opere dell'uomo riguardo alla salvezza: il cosiddetto
“giansenismo”, ovvero l'ala rigorista ispirantesi al teologo olandese Cornelis Janssen
(latinizzato in Cornelius Giansenius) e diffusa nell'ambiente dell'abbazia di Port-Royal,
1 cui direttori spirituali erano in rapporti d'amicizia con i Pascal, insisteva sul primato
incondizionato della grazia, stante la corruzione della natura; sul fronte opposto
stavano 1 gesuiti, accusati di lassismo per la loro insistenza sul valore del libero arbitrio.
Sul Nostro caddero 1 fulmini dell'autorita ecclesiastica: la prima edizione in volume
delle 18 Lettere (iniziate nel 1656) fu pubblicata nel 1657: nello stesso anno, e
precisamente il 6 settembre, Roma inseri l'opera nel famigerato Index Librorum
Prohibitorum, dove si trovo (ironia della sorte!) in buona compagnia con gli scritti del
suo avversario sopra nominato, Voltaire...

Va detto pero che, per quanto riguarda il cosiddetto “fronte interno”, ovvero
l'attacco a Pascal entro 1'ambito del cattolicesimo, ¢ scorsa molta acqua nel frattempo
sotto 1 ponti del Tevere, per usare una metafora spesso impiegata per designare il



mutare dell'atteggiamento dei vertici ecclesiastici nei confronti di un'ideologia o di un
comportamento. Se nell'ambito storiografico si tende ormai a parlare non piu di un
indistinto giansenismo quale marchio negativo che accomuna tutti i membri e 1
simpatizzanti della cerchia di Port Royal, bensi di un cattolicesimo di tipo agostiniano
a differenza di quello ad indirizzo tomistico, sul piano dottrinale il documento piu
significativo della riabilitazione di Pascal ¢ indubbiamente la Lettera Apostolica
emanata da Papa Francesco in occasione del IV centenario della nascita e datata
appunto 19 giugno 2023. Intitolata Sublimitas et miseria hominis (Grandezza e miseria
dell'vomo), essa si sofferma principalmente su quella che potremmo chiamare la
fenomenologia della condizione umana delineata da Pascal, contrassegnata da
paradossi e contraddizioni che solo la religione cristiana ¢ in grado di interpretare e di
risolvere alla luce della Buona Novella (appunto il Vangelo) di cui ¢ portatrice.

Ma con queste osservazioni siamo gia entrati nel non piccolo problema della
struttura del progetto apologetico di Pascal, rimasto incompiuto e consegnatoci in una
serie di frammenti. Come orientarsi in questa collezione di “pensieri”, alla ricerca di
un ordine, alla ricostruzione del piano che il Nostro aveva in mente? Semplificando la
questione: fino agli inizi del secolo scorso 1 vari editori si erano basati sul recueil
original, vale a dire il quaderno sulle cui pagine 1 familiari eredi del defunto avevano
incollato adattandoli 1 vari foglietti rinvenuti in apparente disordine. D1 qui il tentativo
dei suddetti editori di ricostruire in base ad un disegno plausibile 1'ordine dei frammenti,
secondo una varieta di proposte rispecchiata anche dalle traduzioni italiane. Ma dalla
meta del Novecento si € progressivamente imposta un'altra strategia di ricostruzione,
basata su due copie successive fatte in precedenza dell'insieme degli appunti, cosi
com'erano stati rinvenuti, allo scopo di decifrare la scrittura del defunto. Ho parlato di
disordine apparente: in effetti, ad una piu attenta osservazione, i fogli conservavano le
tracce di fori effettuati nei foglietti per infilarli in mazzette (le cosiddette /iasses) che
erano disposte in una certa successione numerata e in parte con titoli. Ecco dunque il
filo conduttore per rintracciare il piano originario di Pascal, su cui (con lievi divergenze,
a seconda della copia scelta come riferimento) si basano le edizioni piu recenti e le
corrispondenti traduzioni italiane.



